
​ ​ ​ ​ ​ A máscara moderna 

​ Durante a Grécia Antiga, grandes sofistas, como Protágoras de Abdera, afirmaram que 

a ética era subjetiva e transitória, visto que não havia uma verdade absoluta, mostrando que, 

assim, não existiam princípios universais, apenas a razão. Semelhantemente, na hodiernidade, 

normas sociais moralmente corretas são constantemente reafirmadas, mas frequentemente 

desobedecidas e ignoradas. Isso se dá por conta do individualismo enraizado no ser humano e 

da falta de agentes educadores. 

​ Mesmo que haja diversas exemplificações de pessoas realizando atos considerados 

virtuosos, sempre haverá um benefício ao praticante da ação, mostrando que a racionalidade 

guia obras boas, e não os valores. Tal afirmação se baseia na teoria evolutiva de Charles 

Darwin, o qual concluiu que todas as espécies se adaptam para sobreviver, fazendo o possível 

para manterem-se vivas. No caso do homo sapiens, a maneira encontrada foi a coexistência 

em sociedade, a qual contrariava o princípio individual de supervivência. Logo, tudo que é 

erroneamente chamado de ética, é a tentativa particular de conviver em comunidade, ainda 

que o sucesso pessoal continue sendo a prioridade. Considerando o período atual, em que a 

busca pelo capital e pela riqueza própria intensificaram-se, os escassos incentivos à criação de 

uma moral geral ganham sentido, dado que o Homem só tem a capacidade de reconhecer uma 

norma quando essa provê vantagens a ele.  

​ Além disso, seguindo o mesmo viés, enfatiza-se a pouca relação dos mantenedores 

hodiernos da ordem social com a indução da população a desenvolver resoluções respeitadas 

integralmente. Segundo Max Weber, um dos principais tipos de comportamentos das pessoas 

é a ação racional, que é baseada nos valores impostos pelo Estado. Adicionado aos governos, 

o filósofo Durkheim assegurou, no livro “As regras do método sociológico’’, que a família e 

os amigos também são educadores, e, por consequência, criadores dos princípios a serem 

seguidos por todos. Por nenhum desses agentes exercerem o papel essencial de controle 

1 



popular, o individualismo inerente aos humanos aflora-se, criando uma situação em que as 

leis perdem valor. Esse cenário caótico se mostra presente regularmente, sendo a corrupção, o 

machismo e a difamação alguns dos exemplos contemporâneos da unilateralidade da 

moralidade. 

​ Portanto, uma conduta sem ambivalências, ou seja, regras que aplicam-se igualmente 

para qualquer cidadão, não é persistente nos dias atuais. Por isso, da mesma maneira que um 

doente se trata gradualmente, a ética existirá quando a sociedade mobilizar-se, aos poucos, 

para reduzir as marcas do tão evidente egocentrismo em vigência.  

2 


